Ermes Ronchi

QUESTIONS
VITALES
DE 'EVANGILE

MEDITATIONS PROPOSEES AU PAPE FRANCOIS
ET A LA CURIE ROMAINE

SIMON, FILS DE JEAN, M’AIMES-TU ?
(Jn 21, 16)

MEDIASPAIL



SIMON, FILS DE JEAN, M’AIMES-TU ?
(Jn 21, 16)

Nous pouvons te suivre, Seigneur,
l1a ou tu seras aujourd’hui :
dans les réves de paix,
dans les pensées de pardon,
dans les ceeurs assoiffés de toi,
dans la voix qui indique le chemin,
dans tout renoncement pour un plus grand amour.
Tu es dans le cri victorieux de ’enfant qui natt,
tu es dans I’étreinte des amants,
tu es dans le dernier souffle du mourant,
tu es dans chaque cceur qui cherche en toi,
pelerin sans frontiére, sa vraie terre.
Tu me répetes : ne crains pas,
méme ta barque va bien, méme ta vie va bien.
Etle grand miracle c’est
que tu ne te laisses pas décevoir par mes péchés,
que tu me confies I’Evangile,
que tu me fais repartir précisément de la
ou je m’étais arrété.
Je suis le dernier des courageux, mais prét a dire :
« Me voici, envoie-moi. »
Je suis le premier des peureux, mais je me fie a ta parole.
Sur ta parole je donne ma parole.
Je te suivrai parce que, dans ma barque,
tu as voulu monter.
Dorénavant je serai quelque chose
si ta grace fait de mon rien
quelque chose qui sert a quelqu’un. Amen.

Quand ils eurent mangé, Jésus dit a Simon-Pierre : « Simon, fils de Jean, m’aimes-tu
vraiment, plus que ceux-ci ? » R lui répond: « Oui, Seigneur! Toi, tu le sais: je t’aime. »
Jésus lui dit: « Sois le berger de mes agneaux. » 1l lui dit une deuxiéme fois,- « Simon, fils de
Jean, m’aimes-tu vraiment? » Il lui répond: « Oui, Seigneur! Toi, tu le sais : je t’aime. »
Jésus lui dit: « Sois le pasteur de mes brebis. » Il lui dit, pour la troisieme fois : « Simon, fils
de Jean, m’aimes-tu? » Pierre fut peiné parce que, la troisieme fois, Jésus lui demandait:
« M’aimes-tu ? » 1l lui répond: « Seigneur, toi, tu sais tout: tu sais bien que je t’aime. »
Jeésus lui dit: « Sois le berger de mes brebis. Amen, amen, je te le dis, quand tu étais jeune,
tu mettais ta ceinture toi-méme pour aller la ot tu voulais, quand tu seras vieux, tu étendras
les mains, et c’est un autre qui te mettra ta ceinture, pour t’emmener la ou tu ne voudrais
pas aller. » Jésus disait cela pour signifier par quel genre de mort Pierre rendrait gloire a
Dieu. Sur ces mots, il lui dit: « Suis-moi » (Jn 21, 15-19).

Résonne ici une des questions les plus éminentes et les plus exigeantes de toute la Bible
. « Pierre, m’aimes-tu? » Quand il interroge Pierre, Jésus m’interroge. Et I’argument, c’est
I’amour. « Au soir de la vie, nous serons jugés sur ’amour » (Jean de la Croix).



Dieu est la question qui s’allume dans nos paroles religieuses, souvent prononcées sans
pathos, sans éros. L’hamegon qui descend et nous serre 1a ou nous sommes les plus
humains. Et il ouvre des chemins et initie des processus.

L’humanité de Jésus est vraiment émouvante : méme s’il est ressuscité, il implore
amour, amour humain. Il ne peut s’en aller que s’il est stir d’étre aimé. Il ne demande pas :
Simon, fils de Jean, as-tu compris mon message, as-tu compris ce que j’ai vécu? Au
contraire, ¢’est comme s’il disait : je laisse tout & I’amour et non a des projets en tout genre.
Je dois m’en aller, et je vous laisse avec une question: Ai-je suscité 1’amour en vous? A
vous qui, comme Pierre, n’étes pas sirs de vous-mémes a cause de plusieurs trahisons,
mais qui m’aimez encore, ¢’est a vous que je confie mon message.

Les Apdtres sont retournés chez eux, au lac ou tout avait commencé. La ils entendent de
nouveau la grande parole qui avait, trois ans auparavant, bouleversé leur vie : « Suis-moi
!'» Et ils repartent. Et peu importent la peur, les illusions qui se sont terminée dans le sang
et le feu, les reniements. Il y a un nouveau commencement qui fleurit par grace, qui nous
dit que « la foi va de commencement en commencement, par des commencements toujours
nouveaux » (Grégoire de Nysse), que vivre c’est I’infinie patience de recommencer.

Et cela est possible parce que le trahi revient, et il revient en ami ; I’abandonné revient,
et il se remet entre les mains de ceux qui 1’ont abandonné; le renié revient, et il se fie
totalement, aveuglément.

«Je m’en vais a la péche » avait dit Pierre (Jn 21, 3). Je retourne en arriére, tout est fini.
Fermée la parenthése de ces trois ans d’itinérante libre et heureuse, exaltante et combattive
: ¢’est la reddition de Pierre. Avec lui six compagnons abandonnent : « Nous aussi, nous
allons avec toi. » Alors, les réves abandonnés, ils sortirent, ils montérent dans la barque,
mais cette nuit-1d ils ne prirent rien. Cette nuit-la, pour les sept, est mauvaise
extérieurement et intérieurement.

Nuit sans étoiles, nuit amere, ou dans chaque reflet de I’eau il leur semble voir un réve,
un visage, une vie, faire naufrage. Nuit sans fruit, car ils ont compris qu’on ne doit pas
retourner en arriere, qu’oublier le Christ est une fatigue stérile, que sans lui la vie c’est
comme poursuivre le vent (cf. Qo 1, 14), un vent dans la nuit, fait de rien, et que personne
ne peut guider.

Puis, au lever du jour, cette voix qui vient de la rive, presque doucement ironique : « Les
enfants, auriez-vous quelque chose a manger? » (Jn 21, 5). Aprés une nuit si mauvaise,
apres une nuit d’échecs. Et ils répondent ensemble, en cheeur: « Non. » Sans toi nous
n’avons rien, nous ne sommes pas bien, loin de ta lumiére nous ne voyons rien. Une
demande d’aide.

Mais le vrai miracle n’est pas le fait d’avoir les filets remplis a se déchirer. Le vrai
miracle, c¢’est Pierre qui se jette a I’eau, c’est ’impatience de Pierre qui se lance dans le lac,
I’'urgence de I’amour, qui se hate toujours, qui n’a pas peur des reproches ou des
chatiments, qui nage en pleurant vers celui qu’il avait renié (cf. Jn 21, 6-7).

La proue du ceeur qui vise droit vers ce petit feu sur la plage. Le vrai miracle, c’est que
la fragilité des disciples, la fragilit¢ de Pierre, que Jésus avait appelé « roc », ma propre
fragilité, n’est pas un obstacle pour suivre le Seigneur, mais une ressource.



Le Maitre ne se laisse impressionner par les défauts de personne, mais il énonce et crée
I’avenir. Comme la premicre fois : « Sois sans crainte, désormais ce sont des hommes que
tu prendras » (Le 5, 10) : tu les recueilleras de ce fond ou ils croient vivre et ne vivent pas ;
tu leur montreras qu’ils sont faits pour un autre souffle, un autre ciel, une autre vie. Tu les
recueilleras pour la vie.

Le miracle, c’est que la faiblesse, inguérissable, toute ma fatigue inutile, les nuits sans
fruit, les trahisons, ne sont pas un obstacle, mais une occasion pour étre faits a neuf, pour
étre bien avec le Seigneur, pour renouveler notre passion pour lui. Pour comprendre
davantage son cceur.

Dans cette page, je vois fleurir la vraie sainteté, qui ne consiste pas en 1’absence de
péchés, comme un champ sans plus de mauvaises herbes, mais qui vient d’une passion
renouvelée. La vraie sainteté, ¢’est renouveler maintenant ma passion pour le Christ et pour
I’Evangile. Maintenant.

« Simon, fils de Jean, m’aimes-tu maintenant? » Et il n’y a pas de passé qui tienne, il n’y
a pas de péché exhumé, il n’y a plus cette nuit-1a autour du feu, dans la cour de Caiphe, ou
Pierre, Képhas, le roc, s’était écroulé devant trois petites servantes, ou il avait juré a trois
reprises : « Non, je ne le connais pas ! » (cf. Mt 26, 69-74).

Reniement fini, annulé par les larmes de ce moment-la et par I’amour de maintenant,
autour d’un autre feu, allumé par Jésus face a ’'univers, devant le cceur de Pierre. C’est au
nom de I’avenir que le reniement d’hier est dépassé. Et il vaut pour toujours, il vaut pour
tous: le Seigneur ne pardonne pas comme un amnésique, mais comme un créateur.

C’est cela qui intéresse le Maitre : rallumer les feux, un cceur rallumé, une passion
ressuscitée : « Pierre, m’aimes-tu maintenant? » La sainteté n’est pas une passion éteinte,
mais une passion convertie. Si tu éteins les passions, tu seras un eunuque, mais jamais un
saint. Le Seigneur crée des créateurs, des artisans d’un avenir bon : « Sois le berger de mes
agneaux. »

Nous avons écouté, aujourd’hui, dans la lecture de la messe, une page extraordinaire
concernant Moise et le veau d’or (cf. Ex 32, 7-35). Le peuple, en voyant que Moise ne
revient pas de la montagne, décide de se faire un dieu proche, visible, il ne peut pas
toujours miser sur I’invisible. Et Dieu se fache en voyant son peuple retomber dans
I’idolatrie la plus banale et il décide de I’exterminer, en sauvant seulement Moise.

Mais Moise nourrit en lui depuis toujours une spiritualité de la protestation, un cceur de
pasteur, et il se leve devant Dieu, en multipliant les arguments en faveur des enfants
d’Israél : il dit que Dieu ne peut pas détruire son peuple parce que les Egyptiens se
moqueraient de lui, le libérateur; puis il lui rappelle les promesses faites & Abraham, a Isaac
et a Jacob, il fait appel a sa fidélité; enfin, un dernier argument : « Ah, si tu voulais enlever
leur péché ! Ou alors, efface-moi de ton livre, celui que tu as écrit » (Ex 32, 32).

Moise, qui a vu les prodiges de Dieu, la mer s’ouvrir, la colonne de feu, la manne du
désert, n’a pas acquis cette attitude qui pour nous semblerait normale, mais pour la Bible,
non !, Pattitude de la soumission totale a Dieu. Il ne dit pas au Tout-Puissant, au go e/, au
libérateur : tu sais, tu es juste, fais ce qui est dans ton cceur.



Moise n’a pas peur, il n’hésite pas a appeler Dieu en jugement pour lui exprimer son
propre désaccord, pour lui rappeler ses promesses, il n’hésite pas a choisir la solidarité avec
le peuple (voila I’authentique amour du pasteur), plutét que suivre Dieu, un Dieu qui se
comporterait en tyran. Il a sur lui 'odeur de son troupeau: je préfére mon peuple a ma
propre vie; et jusqu’ici nous pouvons aussi comprendre; et puis: je préfére la vie de mes
gens plutdt que tes plans... presque un blasphéme.

Je préfeére mon peuple ! La passion pour ’homme qui va jusqu’a la contestation du ciel.
Mais le vrai blasphéme, c’est de préférer la vérité théorique a la personne vivante. Devant
une telle audace, Dieu, comment réagit-il ? Il écoute et se laisse toucher, il admire et
découvre la passion de Moise, il la fait sienne. Comprise de cette fagon, la foi n’est pas une
soumission au destin, mais une contestation de 1’histoire.

La foi est passion pour le peuple et ses problémes. Passion pour la justice, pour la
liberté, pour la vie. Capacité de contredire ce qui se passe. Nous sommes des bras ouverts,
une bouche ouverte pour le cri, envoyés au monde. Bouche ouverte des pauvres qui
demande raison et qui s’oppose a ’injustice, a tout ce qui donne la mort et I’humiliation
aux enfants de Dieu.

Sur la rive du lac, Jésus formule trois questions, chaque fois différentes, comme trois
¢tapes par lesquelles il s’approche pas a pas de Pierre, a sa mesure, celle de son
enthousiasme fragile. Et pour comprendre ce magnifique dialogue, le plus beau de toute la
littérature du monde, écoutons de nouveau les paroles originales de ’Evangile, dans leur
sonorité originale. Et imaginons Jésus qui pose la question, avec son regard, a la hauteur
des yeux, a la hauteur du cceur.

Premiére question: « Simon, fils de Jean, m’aimes-tu vraiment, plus que ceux-ci? »
Jésus utilise le verbe de I’agape (iagapas me), le verbe du grand amour, le plus grand
possible, de la confrontation gagnante sur tout et sur tous. Du cceur riche qui va a la
recherche de la pauvreté de I’autre pour la combler.

Pierre répond seulement en partie, il évite les confrontations avec les autres, et en évitant
aussi le verbe de Jésus, il adopte I’humble mot de I’amitié: philéo (philo se). Il n’ose pas
affirmer qu’il aime, pas méme plus que les autres: un voile d’ombre sur ses paroles, le
souvenir de I’autre feu qui fait dire : certes, Seigneur, tu le sais que je suis ton ami !

Deuxiéeme question: « Simon, fils de Jean, m’aimes-tu vraiment (agapas me)? ». Peu
importe les confrontations, ne te mesure pas avec les autres, chacun a sa mesure. Mais y a-
t-il en toi de ’amour, de I’amour vrai? De I’amour pour moi?

Qu’est-ce que I’amour? Tu le sais: « Si tu es tombé amoureux une fois, tu sais bien faire
la distinction entre la vie et la survie. Tu sais que la survie signifie : tu manges le pain et tu
ne tiens pas debout, tu bois de I’eau et tu n’étanches pas ta soif, tu touches les choses et tu
ne les sens pas, tu sens la fleur avec ton nez et son parfum n’arrive pas jusqu’a ton ame. Si,
toutefois, le bien-aimé est a ton coté, tout ressuscite et la vie t’inonde avec une telle force
que tu crois le vase d’argile incapable de la soutenir. Cette abondance de vie, ¢’est ’amour.
Et c’est le seul avant-gotit du royaume » (Christos Yannaras), Quand il y a I’amour, tu ne
peux pas te tromper, c’est évident, solaire, indiscutable. Mais, comme avant, Pierre évite
les mots précis de la question, au lieu d’amour il parle d’amitié (philé sé).



C’est comme si seul Jésus pouvait utiliser le grand verbe aimer (agapao), lui qui est
I’amour méme. Nous, non, ce mot nous fait trembler. Et Pierre répond en se fiant encore a
notre verbe discret, plus rassurant, plus humain, plus proche, que nous connaissons bien; il
s’agrippe a ’amitié et dit: Oui, Seigneur! Toi, tu le sais: je t aime.

Troisieme question : Jésus réduit encore davantage ses exigences, il s’approche de
Pierre. Le Créateur se fait a I’'image de sa créature et il se met a utiliser nos mots, a utiliser
nos verbes, et dit: « Simon, fils de Jean, m’aimes-tu ? » L’affection au moins, si ’amour
c’est trop, I’amiti¢ au moins, si I’amour te fait peur. « Pierre, est-ce que je peux avoir un
peu d’affection de ta part? »

Jésus dévoile son amour en abaissant a trois reprises les exigences de 1’amour. Jusqu’a
ce que les exigences de Pierre, sa fatigue, sa tristesse, deviennent plus importantes que les
exigences mémes de Jésus. Ce n’est pas la perfection que Jésus cherche en moi, mais
I’authenticité. Je ne me fatiguerai pas pour étre parfait, mais pour &tre vrai et pour ne pas
étre hypocrite, cela oui. Nous ne sommes pas dans le monde pour étre immaculés, mais
pour étre en cheminement.

Et Jésus oublie I’embrasement de /’agape et il se met au niveau de la pauvreté de sa
créature, car en amour, le toi, est plus important que le moi; si I’amour est vrai, le moi ne se
met pas sur un piédestal, mais aux pieds du bien-aimé. Jésus, mendiant d’amour, mendiant
sans prétentions, connait ma pauvreté, il sait que 13, seulement 13, dans la pauvreté, je suis
moi-méme, et il me demande la vérité d’un peu d’amitié.

Je voudrais étre 13, a la place de Pierre, et répondre au Seigneur et pouvoir dire: oui, tu le
sais que je t’aime bien, un peu d’amiti¢ parmi tant d’indifférence, un peu de chaleur parmi
tant de froideur. Oui, je suis ton ami, je te suivrai parce que j’ai compris que tu ne cherches
pas des hommes parfaits, mais simplement des hommes vrais, passionnés pour toi.

Tu ne te confies pas a Pierre-Képhas, au « roc » qui n’est pas en moi, mais a Simon, fils
de Jean, i.e. a ma vérité, entiere et humble, tu m’appelles par mon nom familier, nom
double tissé d’ombre et de lumiére. Et au dernier jour, quand le soir de la vie s’ouvrira sur
des jours sans crépuscule, le Seigneur de nouveau nous demandera seulement : M’aimes-
tu?

Et méme si je 1’ai trahi mille fois, lui, mille fois, me demandera : M’aimes-tu ? Et je ne
devrai pas faire autre chose que répéter, mille fois : oui, je t’aime. Et nous pleurerons
ensemble de joie. Si on nous demande : toi, comme chrétien, a quoi crois-tu? Quel est le
cceur simple de ta foi ? Notre réponse vient avec assurance : je crois en Dieu, le Pére, en
Jésus Christ, mort et ressuscité, et ainsi de suite selon les divers articles du symbole des
Apotres.

L’apotre Jean, dans le chef-d’ceuvre qu’est sa premicre lettre, offre, toutefois, une
réponse différente : les chrétiens sont ceux qui croient en I’amour: « Et nous, nous avons
reconnu 1’amour que Dieu a pour nous, et nous y avons cru » (1 Jn 4, 16). On ne croit en
rien d’autre, ni en la toute-puissance, ni en 1’éternité, ni en I’omniscience de Dieu, ni en la
perfection : on croit en I’amour.

La foi a trois étapes : j’ai besoin, je me fie, je me confie. Croire, c’est avoir besoin
d’amour, se fier et se fonder sur I’amour, comme forme de Dieu, forme de 1I’étre humain,
6



forme de la vie. Se fier et fonder sa vie sur cette hypothéese : plus d’amour c’est bien, moins
d’amour c’est mal. Pendant que le monde proclame son évidence : plus d’argent c’est bien,
moins d’argent c¢’est mal. Chaque croyant est un croyant en I’amour, un réveilleur, un
réanimateur de liens, quelqu’un qui aide les étres humains a retrouver confiance en
I’amour.

« Nous, nous avons cru en I’amour »: c’est trés important. Car tous peuvent croire en
I’amour, celui qui a une vie religieuse comme celui qui est sans idée religieuse. Et le
répéter aux jeunes: vous croyez en I’amour.

Le cardinal Dionigi Tettamanzi expliquait aux jeunes, dans le langage typique de leur
age : « Croire, c’est avoir une histoire avec Dieu. » « Avoir une histoire » dans le parler des
jeunes, c’est étre amoureux d’une personne.

J’ai un souvenir personnel d’Olivier Clément, que j’ai eu le privilege d’avoir comme
enseignant a Paris. En parlant de catéchése il affirmait: « Est-ce que tu veux expliquer a un
jeune d’aujourd’hui ce qu’est le paradis, ce qu’est I’enfer? Parle le langage de I’amour. Le
fait de tomber amoureux est une expérience mystique, la seule pour la plupart de nos
contemporains. Celui qui est tombé amoureux sait bien ce qu’est le paradis : c’est retrouver
sa bien-aimée apres s’étre lachés ou perdus; c’est la serrer contre soi, I’embrasser fortement.
Et il sait aussi ce qu’est I’enfer: c’est I’éloignement, la trahison, la perte. »

Voila le cceur simple de ma foi : je crois en I’amour que Dieu a pour moi. Pas le mien,
mais le sien. Le salut n’est pas dans le fait que je I’aime, mais que lui m’aime. Et que je
sois aimé dépend de lui seul, pas de moi.

L’amour que Dieu a pour moi, ce qui veut dire envers moi, mais aussi en moi’. Non
seulement il m’aime, mais il aime en moi. Dans mon amour, c’est lui qui aime. 11 est, lui,
I’amour en tout amour.

I n’y a pas deux amours, un du ciel et un de la terre. Il y a un seul grand « amour qui
déplace le soleil et les autres étoiles » (Dante Alighieri), qui pousse le Créateur vers sa
créature, le Seigneur vers I’Eglise, Adam vers Eve, et c’est un seul et unique mystére,
comme le dit saint Paul : « Ce mystére est grand » (Ep 5, 32).

Chaque fois que nous prions : donne-nous un cceur nouveau, nous demandons que nous
soit donné le cceur de Dieu. Et il y aura un jour ou, a nous qui avons fait tant d’efforts pour
apprendre a aimer, nous sera donné le cceur de Dieu et alors nous aimerons avec le ceeur
méme de Dieu. C’est extraordinaire. Nous qui croyons en 1’amour, nous avons la vocation
de réveiller en nous et dans les autres la confiance en I’amour. Ils nous traiteront de naifs?
Mais heureux les naifs, car eux seuls ont des yeux si limpides qu’ils voient partout les
traces de Dieu.

Nous devrions aussi aborder I’amour humain avec grande vénération, et en faire un
mstrument de catéchese, et non un exercice de morale ; au contraire, en faire le lieu
privilégié de 1’évangélisation. La ou apparait déja I’éternité. L’amour est théologien, le
premier théologien.

Je me souviens d’un épisode. Le pére Giovanni Vannucci et ’abbé Zeno Saltini, deux

grands hommes de Dieu, un mystique et un diacre de feu, parlent devant une fenétre de la
Facult¢ Marianum a Rome. En regardant dehors et sur le viale =Aprile, ils observent un

7



jeune homme et une jeune fille monter lentement sous les grands arbres de la rue, ils
montent et ils s’enlacent, ils marchent et ils s’embrassent. Alors le pére Giovanni
s’interrompt et dit a I’abbé Zeno : « Quand tu seras capable de remercier le Seigneur parce
que sur la terre il y a deux créatures de plus qui s’aiment, de remercier et de te réjouir parce
que dans le monde il y a plus d’amour qu’auparavant, a ce moment précis tu auras beaucoup
avancé dans ton cheminement spirituel. »

Nous, comment aurions-nous réagi? Mais enfin, un peu de réserve... Quand nous voyons
des jeunes amoureux, ne faisons pas les suspicieux, les méfiants : tomber amoureux est une
expérience mystique a 1’état brut, mais ou il y a vraiment 1’extase. La ou le foi compte plus
que le moi. La ou tu sens 1’éternité apparaitre. Chaque événement d’amour est toujours
décrété par le ciel.

Et face aux situations affectives que nous appelons irréguliéres? Les juger a partir de la
morale, au lieu de reconnaitre la force de révélation qu’elles possedent, cela veut dire
¢loigner ces personnes de I’Eglise pour des années, voire pour toujours.

Si, au contraire, le christianisme est quelque chose qui aime et qui chante I’alphabet de
la vie, si tu es chrétien de cette maniere, alors une joie radieuse sortira de toi et couvrira le
monde comme une bénédiction.

La crise de la foi aujourd’hui, dans le monde occidental, commence par la crise de
I’acte humain de croire. Pourquoi ne croit-on pas en Dieu? Parce qu’on ne croit pas a
I’amour, on ne fait pas confiance aux personnes. C’est cela qui fait du mal a la vie.

Un verset du pére David Maria Turoldo adressé au Christ dit: « Impossible de t’aimer
impunément. » Impossible de t’aimer et de ne pas en payer le prix en monnaie de vie, de
t’aimer et de rester indifférent, de t’aimer et de ne pas entrer dans la vie d’autrui les mains
pleines de dons. I1 ne s’agit pas de s’émouvoir, mais d’ajouter de la vie sur les balances de
la vie.

Saint Jean, dans une de ses expressions fulgurantes, écrit: « Quiconque a de la haine
contre son frere », i.e. celui qui ne I’aime pas, « est un meurtrier » (I Jn 3, 15). Celui qui
n’aime pas, qui est indifférent, est un meurtrier. Ne pas aimer équivaut a tuer. Voila a quel
point croire a I’amour est sérieux ! Le contraire de ’amour n’est pas la haine, mais
I’indifférence. Voila la séve secréte de tout mal. L’indifférence qui fait que, pour toi, ’autre
n’existe méme pas, ne compte pas, ne vaut rien, n’est pas.

Quand il interroge Pierre, le Seigneur m’interroge : Et toi, m’aimes-tu? Il n’y a que moi
qui puisse répondre. Est-ce que j’ai parfois le coeur briilant comme les disciples d’Emmaitis
? Ne fuyons pas cette question nous cachant derriere des engagements, des agendas, des
téléphones portables. Il y a ceux qui croient aimer Dieu parce qu’ils n’aiment personne sur
terre. Ceux qui s’illusionnent d’aimer Dieu sans aimer leurs freres. Mais Dieu n’est jamais
présent la ou le cceur est absent.

« D’un paien on peut faire un chrétien, d’un pécheur, un saint. Mais de ceux qui ne sont

rien, ni paiens, ni chrétiens, ni saints ni pécheurs, ni chauds ni froids, d’eux, les morts-
vivants, qu’en ferons-nous? » (Charles Péguy).

Et toi, m’aimes-tu? Je peux répondre en récitant mon acte de foi, mais pathos, éros,
agape, philia sont des expressions passionnelles, pas une théorie. Je peux répondre : je te

8



proclame, je te célebre, je t’annonce. Mais la question est: est-ce que tu m’as donné de ta
chair, de ton sang, avec un peu de passion ?

Nous devons en revenir au fait de tomber amoureux. Quand on tombe amoureux, on
semble fou, parce que, quand on voit la jeune fille, tout est la: la téte tout enticre, le corps
tout entier, I’ame tout enticre. Il n’y a pas de division. Revenir au fait de tomber amoureux,
aujourd’hui, cela veut dire, comme nous le suggere Jésus : « Tu aimeras le Seigneur ton
Dieu de tout ton cceur, de toute ton ame et de tout ton esprit » (Mt 22, 37), i.e. avec tout ce
que nous sommes, corps et ame ou, si on traduit pour nous, aujourd’hui, cela signifie :
arréte d’aimer Dieu comme un serviteur/esclave.

On doit tous en venir a aimer Dieu en amoureux. Alors, oui, la vie et la foi se rempliront
de sourires. « Toute la loi est précédée d’un "tu es aimé" et suivi d’un "tu aimeras". Tu es
aimé, fondation de la loi ; tu aimeras, son accomplissement. Quiconque enléve de la loi ce
fondement aimera le contraire de la vie » (Paul Beauchamp).

AIME-MOI, SEIGNEUR
Aime-moi, Seigneur,
méme si je ne suis pas aimable, méme si je suis pauvre,
méme si je ne le mérite pas, méme si je t’aime peu,
aime moi, Seigneur.
Quand je me léve le matin, plein de réves,
quand je me couche le soir, plein de déceptions,
quand je travaille par inertie,
quand je me repose et que je suis vide, quand je prie si distrait,
quand je n’ai pas envie de t’aimer, aime-moi, Seigneur.
Quand je pense t’aimer
sans aimer les étres humains,
quand je m’illusionne d’aimer les étres humains sans t’aimer,

quand je crains de trop aimer,

aime-moi, Seigneur.
Quand j’ai peur de me compromettre,
et que j’ai peur de m’engager,
quand je fuis ’amour,
quand personne ne m’aime,

aime-moi, Seigneur.

(Adriana Zarri)



