REFLEXIONS ET SOUVENIRS
D’UN MISSIONNAIRE AU BURUNDI
1955-2006

Réflexions du Pere Wally Neven, un Missionnaire d’Afrique belge que j’ai connu au Burundi.

Je ne sais pas jusqu’ou cette réflexion va me conduire, mais j’éprouve le besoin de coucher sur papier
des pensées qui s’agitent en moi depuis un certain temps ; je les écris au fur et a mesure qu’elles
viennent en sachant qu’elles se préciseront. La question a I’origine de mon questionnement est

simple, percutante méme : «Ai-Je, au cours de ma vie missionnaire au Burundi et au
Congo, annonceé une bonne nouvelle ?»

Peu préparé, du moins intellectuellement, au cours de mes années de formation anté-conciliaire, j’ai
été parachuté dans une Eglise d’Afrique, celle du Burundi. J’étais préparé a étre un ouvrier obéissant,
efficace et généreux dans la mission qui me serait assignée. Je me suis retrouvé au Burundi, sept ans
avant I’indépendance de 1962. En arrivant, j’ai recu un casque colonial, une couverture, une lampe-
tempéte et les statuts synodaux de I’Eglise au Burundi. Celle-ci avait tenu un grand synode en 1952
et des statuts en étaient sortis. Ils indiquaient clairement comment encadrer la chrétienté déja
nombreuse et en pleine croissance : comment “distribuer’ (1) les sacrements, comment organiser le
catéchumeénat. Au fond, j’étais content d’étre informé ; j’apprenais comment fonctionnait cette
Eglise; c’était clair et précis.

Mgr Grauls, homme sage et avisé, me nomme en paroisse, Gitwenge, pour défricher la langue avec
Piripori, le P. Jean Marie Leport, qui aura vécu 61 ans au Burundi. Pas de journaux, pas de radio, ne
parlons pas de Tv ; le soir, on bavarde assis autour d’une lampe Aladin ; je respire & plein poumon
I’histoire du Burundi, le début de I’évangélisation, les coutumes du peuple. Peu d’informations sur
les croyances, la religion Traditionnelle Africaine, comme on dit aujourd’hui. On a I’impression que
I’Eglise, ce sont ceux qui sont dedans ou s’apprétent a y entrer, et les autres (dialogue interreligieux),
connais pas ! Tout a apprendre, c’est la joie, le dépaysement total. Puis apres six mois, ¢’est Rusengo
ou je débute dans le ministére aprés un examen de langue. Premiéeres confessions de masse, tournées
en succursales du mardi au dimanche. Joie de la vie “en brousse’, longue priére seul dans la paillote
qui sert d’église. Bavardages sommaires avec les vieux catéchistes, ces vrais artisans de
I’évangélisation du Burundi. Premiers pas en tout. Je vais m’asseoir par terre avec les catéchumenes,
j’écoute le catéchiste ; en fait il annonce la Parole. Je me pose aujourd’hui la question : mais qu’est-
ce qui pouvait attirer des braves gens a commencer ce long parcours de quatre ans ?

C’est sdr, a I’époque, il y avait un engouement pour devenir chrétien. C’était faire partie d’un
nouveau groupe qui était en contact avec le pouvoir, la modernité, qui incarnait I progres, le
développement commencant. Mais Jésus et son message, ou étaient-ils ? Ou pouvait-on le percevoir?
J7ai I’impression que la réalité de I’Eglise, son poids sociologique, ses services (écoles, dispensaires)
éclipsaient la personne de Jésus, et de son message. Le catéchisme avec ses questions et réponses
avait le pas sur la proclamation d’une bonne nouvelle de salut. Les braves catéchuménes absorbaient
tout ca en toute confiance ; la-dedans il y avait, bien sr, Jésus, I’Esprit saint. Nous étions des
hommes de Dieu, les gens avaient confiance en nous, en ce que nous disions, souvent en des termes
sommaires, car la langue rundi est tellement riche et complexe qu’il nous était bien difficile de tenir
un discours bien en phase avec la mentalité et la réalité. Bien sir, les anciens étaient plus a I’aise et
on les écoutait volontiers. Mes instructions~ étaient livresques et prisonnieres de la pauvreté de mon
vocabulaire. Nous représentions une église qui exercait une forte attraction sur les gens simples qui
acceptaient déja le divin. Ils acceptaient aussi la discipline de I’Eglise, mariage monogamique,
pratique des sacrements, dime etc. Nous passions beaucoup de temps a organiser, encadrer,
sanctionner les écarts de ce bon peuple de Dieu, a nos yeux encore fragile dans sa foi et sa vie
chrétienne.

Que pouvions-nous vraiment connaitre de ce que vivaient ces chrétiens ? Pas le temps pour un
dialogue de foi... les masses, toujours les masses ; une pastorale sommaire, en somme. Et “pur si



muove’ ; et voila bien le nceud du probléme : une chrétienté est née de cette pastorale, une Eglise
vivante s’est organisée. Des vocations religieuses et sacerdotales, des intamuheba (Ligues du sacré
Ceeur pour soutenir les chrétiens fervents), Légion de Marie ; tout n’est pas superficiel. A certaines
occasions, des confessions plus personnalisées révelent le travail de I’Esprit dans les cceurs. Au fond,
c’est vrai, nous moissonnions la ou il avait déja semé. Nous étions fiers des résultats, c’était connu
dans le monde. On parlait de la méthode Pére Blanc qui avait fait ses preuves. Mais était-ce vraiment
nous qui avions produit ces résultats ? Mgr Durrieu, lors du Cinquantenaire de I’évangélisation du
Burundi, en 1948, nous avait mis en garde contre cet optimisme et cet ‘orgueil’. Il mettait en doute la
valeur et la profondeur de cette chrétienté de masse. Il venait de I’ Afrique de I’Ouest ou I’approche
missionnaire n’était pas grevée par ce facteur "masse" qui nous écrase et nous fait peut étre illusion.

1972 va étre un terrible réveil pour nous les missionnaires. Un génocide est en cours ! Comment
‘nos’ chrétiens en sont-ils arrivés la ? On s’accroche a quelques témoignages édifiants, mais la réalité
est cruelle et bouleversante. Doucement et progressivement I’Eglise va réagir et recadrer son action
pastorale : communautés de base, une catéchése plus biblique (travail de I’ Institut Catéchétique
Africain). Mais ces communautés de base ne surgissent pas spontanément du peuple chrétien ; elles
sont plutdt un quadrillage imposé d’en haut pour mieux gerer la chrétienté. On confie la discipline
des sacrements a ces communautés. Le modele est encore clérical. On ne change pas les choses en un
jour.

Survient alors la persécution de I’Eglise inaugurée par Bagaza, de 1979 & 1987. Sa politique ne peut
pas supporter la concurrence d’aucune instance. On a dit que la naissance des communautés de base
était vue comme une concurrence sournoise. Tres vite, il ne restera plus que les seuls week-ends pour
concentrer toute I’ activité pastorale de I’Eglise : plus de messe en semaine, plus d’école catholique
avec enseignement de la religion avec en plus expulsion massive de missionnaires et emprisonnement
de prétres locaux. J’ai un jour écrit que le régime Bagaza arrachait le coffrage d’une dalle
fraichement coulée ; on allait bient6t voir si la dalle allait tenir. Elle a tenu bon et la foi n’a pas été
déracinée du cceur des Barundi. Quelque chose avait bel et bien pris racine !

Apres 1987, on respire de nouveau. On relance tout ce qui nous paraissait essentiel tout en mesurant
les grands dégats opérés dans la jeunesse scolarisée et autre. L’Eglise locale se prend davantage en
mains et se dote de tout ce qui lui est nécessaire pour vivre et travailler en profondeur. Augmentation
des vocations sacerdotales et religieuses, formation des laics, de catéchistes. Les Foyers de Charité
jouent un grand role dans I’approfondissement de la foi parmi les élites et la bourgeoisie naissante.
Le mouvement GEN prend racine grace a une équipe de laics engagés. Le Mouvement Eucharistique
des Jeunes (MEJ) permet a la jeunesse de nourrir sa foi. Nous, les PB, commencons I’animation
missionnaire et vocationnelle avec le centre de Gitega. Je préche des retraites et anime des rencontres
vocationnelles ; on parle de Jésus, de son Evangile ; il y a du répondant. Nous n’avons pas encore une
Bible complete ; seule la Bible des Protestants est disponible. Mais une équipe travaille a la
traduction, non sans difficultés et tensions. Nous disposons depuis longtemps du Nouveau Testament
imprimé en Corée. Lors des grandes étapes de la vie chrétienne, les gens sont invités a I’acheter. Le
pays connait encore de violents soubresauts politiques, des massacres, des regroupements forcés de
population. Climat d’insécurité sur les routes, attaques a la grenade dans les écoles. Des quartiers
entiers dévastes et dépeuplés. Des négociations qui piétinent et n’aboutissent qu’a des compromis qui
n’osent pas encore dire le vrai nom du mal burundais : ethnicisme, racisme, intolérance.

Entre 1987 et 2009, deux synodes africains qui ouvrent des perspectives intéressantes : Eglise-
Famille de Dieu et sa Mission de Réconciliation. Eglise-Famille de Dieu me fait réfléchir et je me
demande si cette réalité n’a pas été vécue avant la lettre par le peuple chrétien du Burundi et cela,
plus profondément que nous ne le pensions. Cela me ramene a cette question des motifs de la
conversion de ces masses de Barundi. Peut-étre ce sentiment d’entrer, en devenant chrétien, dans une
grande famille universelle, puissante dans ses ceuvres. C’est vrai que le sentiment d’appartenance a
un clan est vif au Burundi. Appartenir a ce grand clan - appelons-le Famille de Dieu - avec son Pape,
ses ceuvres, ses services, écoles, dispensaires, je crois que cela devait dire quelque chose a ces
Barundi simples, habitués a obeéir a leurs chefs coutumiers. De toute maniére, nous ne pourrons
jamais pénétrer dans le sanctuaire des cceurs tant qu’eux-mémes ne I’ouvrent pas. Il y a beaucoup de



pudeur de sentiment au Burundi. Aucune ceuvre littéraire d’inspiration chrétienne qui nous ferait
entrer dans ce sanctuaire.

J’ai écrit une partie de ce texte le jour de la Féte des martyrs de I’Uganda. Un souvenir me revient en
mémoire. Mgr William Mpuga, résident dans notre communauté de Linthout et étudiant a Lumen
Vitae, avait écrit, a8 ma demande, un article sur les martyrs de I’Uganda. Il écrivait, entre autres
choses, qu’avec la pauvreté de la langue pratiquée par les premiers missionnaires, on pouvait
difficilement attribuer le courage des martyrs et leur fidélité jusqu’a la mort a I’intervention des
missionnaires. L’Esprit Saint avait été a I’ceuvre dans le ceeur de ces jeunes néophytes. Paul 1’écrira
aux Corinthiens, Cor.2, 1 : « Moi-méme, quand je suis venu chez vous, fréres, ce n’est pas avec le
prestige de la parole ou de la sagesse que je suis venu vous annoncer le mystere de Dieu. ». Au
Burundi, il y a eu des conditionnements sociologiques, I’influence des Chefs traditionnels devenus
eux-mémes chrétiens. Etre chrétien pouvait donner une certaine sécurité en ces temps d’ébranlement
général di a la colonisation : on était du cdté des puissants, des dirigeants. Mais il y a un seuil que
nous ne pourrons pas franchir : I’intimité de la conscience de chacun. Elle nous échappe et finalement
nous oblige a rester & notre place.

Ce qui s’est passe dans I’intime des consciences des convertis n’est pas le fruit de notre prédication,
de notre organisation. Certes, nous avons eu la passion de I’instruction ; par exemple apres chaque
messe en semaine, par groupes, il y avait une catéchese adaptée aux hommes, aux femmes, aux
jeunes gens et aux jeunes filles. Nous avons été séveres, exigeants et certainement trés peu attentifs a
la RTA. Nous avons encadré, ‘drillé’ cette jeune chrétienté. Nous avons tenu la barre trés haute :
monogamie, abandon du culte des ancétres (guterekera imizimu) sans en mesurer la valeur. Tout cela
n’a pas détourné les premiers convertis. lls ont été invités a une rupture radicale avec beaucoup de
coutumes, en somme acceptables (cf. Le Chef-Régent du Royaume qui était contre la féte de
semailles, rétablie peu avant I’indépendance), Ils ont répondu massivement. Le prestige de I’homme
blanc a certainement joué. Il y avait au Burundi, une masse de missionnaires (jusqu’a 242 en 1966)
disciplinée, cohérente. Cela a certainement aussi joué dans la promotion du Christianisme.

Nous n’avons pas favorise la lecture de la Bible - il n’y en avait pas ! Celle des protestants était
proscrite. C’est le chapelet et la dévotion mariale qui ont pris le pas sur la Bible. La religion
populaire : processions, adorations, premiers vendredis a mobilisé les foules.

Mais j’ai aussi connu une autre approche pastorale grace a 1’ Animation Missionnaire VVocationnelle
(AMV). Celle-ci m’a permis d’approcher de maniére beaucoup plus profonde et personnelle le cceur
des Barundi. J’ai eu des entretiens prolongés avec des jeunes en recherche de vocation qui m’ont fait
toucher du doigt la place que Jésus avait trouvée dans certains cceurs. Cet apostolat m’a ouvert les
yeux sur tout le travail de I’Esprit dans le peuple chrétien. J’échappais au phénomeéne et aux
contraintes des masses, d’une Eglise disciplinaire. Mon travail au grand séminaire de Burasira,
I’accompagnement spirituel m’ont permis d’exercer un apostolat beaucoup plus personnalisé. De
nombreuses confidences, de longs entretiens m’ont aidé a porter un autre regard sur la réalité
chrétienne du Burundi. Les retraites préchées - je débutais - m’ont fait entrer en contact avec une élite
religieuse. Oui, Jésus avait éte préché, il etait connu et aimé. Ma présence au sein d’une commission
voulue par I’ Archevéque de Gitega m’a revélé des exemples de chrétiens courageux, voire héroiques.
On recueillait des témoignages sur toute cette période de guerres et de persécutions qu’avait connues
le Burundi.

L’ouverture a la dimension missionnaire, le soutien des parents accordé aux fils et filles qui se
lancgaient dans cette aventure, révélaient une foi profonde, vivante et agissante : VVraiment tous ces
fruits dépassent en profondeur tout ce que nous avions mis en ceuvre pour fonder cette Eglise. Nous
avions semé, sarclé, arrosé cette Eglise, mais un autre, I’Esprit du Seigneur, a fait germer et grandir
une moisson bien réelle. L’Eglise du Burundi a de quoi vivre, elle sait ce qui la fait vivre. Elle
connait celui qui I’anime, celui qu’elle veut faire connaitre. Elle a des pasteurs, des personnes
consacrées qui I’aident a vivre. Elle a encore devant elle des taches énormes a affronter, surtout la
réconciliation en profondeur, dépasser la “religiose’ (Michel Kayoya) qui la menace toujours.



Le labeur des missionnaires n’a pas été vain méme s’il a présenté des aspects négatifs, des lacunes
évidentes, surtout a la lumiere de Vatican Il. La masse de chrétiens a lourdement pesé sur notre
apostolat. 1l a été marqué par une certaine superficialité. Et cependant les racines chrétiennes ont

pousseé et I’arbre peut grandir.

Le Pére Wally (Walrave) Neven est décédé en 2020 a I’age de 93 ans. Dans ces quelques lignes
tirées d’un témoignage qu’il a écrit en 2018, nous retrouvons le souci de la plupart des
missionnaires qui sont allés ou qui sont toujours en terre de mission.



